
206

Das aktuelle
theologische Buch

◆ Kreutzer, Ansgar / Gruber, Franz (Hg.): Im 
Dialog. Systematische Theologie und Re-
ligionssoziologie (Quaestiones disputatae 
258). Herder Verlag, Freiburg i. Br.–Basel–
Wien 2013. (399) Kart. Euro 35,00 (D) / 
Euro 36,00 (A) / CHF 46,90. ISBN 978-3-451-
02258-6.

Historisch betrachtet ist die Soziologie im 

System der Wissenschaften relativ jung. Sie 

existiert, seitdem Gesellschaften sich als Gesell-

schaften beschreiben, d. h.: seitdem sie sich mit 

Hilfe historisch-genealogischer Methodiken in 

ihrem Gewordensein, ihren Differenzierungs-

prozessen und Dynamiken reflexiv zu verstehen 

versuchen. Selbstverständlich ist die Soziologie 

damit noch nicht desinteressiert an Fragen von 

Normativität. Sie drängt sie nur zurück, solange 

sie empirisch-analytisch zu arbeiten versucht. 

Eine sich selbst kritisch reflektierende Soziolo-

gie weiß aber auch darum, nicht interessenfrei 

sein zu können. Es bedeutete den Rückfall in 

selbstverschuldete Unmündigkeit, sich dessen 

nicht bewusst zu bleiben. Sich aber überhaupt 

über sich aufklären zu wollen, dies zum Dauer-

geschäft zu machen, gehört ebenfalls in einem 

fundamentalen Sinn zu dem Aufklärungspro-

jekt, dem sich die Entstehung der Soziologie 

verdankt. Und die Theologie?

Die beiden Herausgeber Ansgar Kreuzer 

und Franz Gruber erinnern in ihrem Vorwort 

im Anschluss an und mit Franz-Xaver Kauf-

mann daran, dass noch vor vierzig Jahren in 

der katholischen Theologie „eine ausgeprägte 

Abwehrhaltung gegenüber soziologischen 

Gedankengängen in der Theologie geherrscht 

habe.“ (9) Dies indiziert – ich will es vorsichtig 

sagen – ein recht langes, bis ins 20. Jahrhun-

dert ausgeprägtes und keineswegs gebrochenes 

Selbstbewusstsein, was die mögliche Zeitunab-

hängigkeit ihrer Vorstellungswelten angeht. 

Man kann auch sagen: Wer im Bewusstsein 

existiert, in der Wahrheit des Dogmas zu leben, 

dem steigt die Ahnung erst gar nicht auf, viel-

leicht doch nur Kind seiner Zeit zu sein. Dies 

hat zu einem enormen Bedeutungsverlust der 

Kirche geführt.

ThPQ 162 (2014) 206 –208

Dass diese Abwehrhaltung der Soziologie 

gegenüber konfessionsdifferenziert theologisch 

aufgebrochen ist, ist schon allein dadurch be-

legt, dass sich inzwischen in stattlicher Anzahl 

Arbeiten finden, die zumal religionssoziologi-

sche Perspektiven aufnehmen. Interessanter ist 

die Frage, warum sich im Wissenschaftssystem 

von heute die Theologie als Reflexionsform 

von Christentumsüberlieferung soziologischer 

Methodiken bedienen muss, um Wissenschaft 

sein zu können. Die Antwort lautet schlicht: 

Weil sie andernfalls weder zu Beschreibungen 

gelangen könnte, welche den etablierten Me-

thodenstandards entsprechen, noch aber zu 

einer Gegenwart erschließenden und in diese 

hineinsprechenden Glaubenshermeneutik ge-

langen könnte.

Die Vielzahl der einzelnen Beiträge dieser 

Quaestio detailliert durchzugehen ist schlicht 

nicht zu leisten. Stattdessen nehme ich thema-

tische Konzentrationen vor.

1. Wenn Hans-Joachim Höhn ein Interes-

se der Theologie an soziologischer Forschung 

beobachtet, umgekehrt Soziologen sich zwar 

vermehrt wieder für religiöse Themen, nicht 

aber „auch für die Deutungsmuster der Theo-

logie zu interessieren“ (57) scheinen, so erstaunt 

mich dieser Umstand nicht. Es sind, um es mit 

Hegel zu sagen, die Objektivationen von ‚Geist‘, 

Ästhetiken, strukturellen Ausformungen, die 

Zusammenhänge von individuellem Erleben 

und Normierungsansprüchen auf der einen 

Seite und das Selbstverständnis institutionali-

sierter Akteure auf der anderen Seite, die im so-

ziologischen Methodenspektrum beschreibbar 

sind. Deshalb wird man soziologisch auch nur 

sagen können, wie Theologie als reflexive Ver-

gewisserung religiöser Praktiken unter welchen 

gesellschaftlichen Bedingungen entstanden ist 

und in der Gegenwart entsteht, aber auch nicht 

mehr. Theologie entsteht aus einer Bedürfnis-

struktur im Menschen, Welt und Geschichte 

wahrzunehmen, zu einer Deutung der eigenen 

Existenz zu gelangen. Religiöse Deutungen 

greifen auf das Ganze aus und genügen insofern 

dieser Bedürfnisstruktur. Dass im Wissen-

schaftssystem alle dem Menschen möglichen 

Fragen, etwa „Was ist der Mensch?“, immer 

stärker zurückgedrängt werden, Normierungs-

unternehmungen unter den peinlichen Ver-



207

dacht der Nichtwissenschaftlichkeit gestellt 

werden, wäre selbst soziologisch zu beschrei-

ben. Vermutlich wäre die Beschreibung als In-

diz für eine Transformation des Menschenver-

ständnisses jedenfalls im Wissenschaftssystem 

auszudeuten.

2. Eine ganze Reihe von Beiträgen (H.-U. 

Dallmann, M. Ebertz, W. Gebhard, H. Sauer 

u. a.) spürt den Transformationen des Re-

ligiösen in der Gegenwart nach. Dabei spielen 

unterschiedliche Aspekte eine Rolle. Zum einen 

herrscht weitgehend Konsens darüber, dass 

sich Religiosität immer stärker entkirchlicht. 

Gleichzeitig kommt es, wie W. Gebhard nach-

drücklich herausstellt, zu neuen Vergemein-

schaftungsformen religiösen Erlebens. Aller-

dings sind diese stärker auf überschaubare 

Zeiträume konzentriert. Es bilden sich situa-

tive Eventgemeinschaften. Ebertz arbeitet der 

These empirisch entgegen, dass die Kirchen 

überhaupt keine Bedeutung mehr hätten. Sie 

blieben „ein wichtiger Träger des Christlichen 

und Religiösen, freilich unter den situativen 

Vorbedingungen der Freiheitslogik der Einzel-

personen“ (142). Dies scheint überhaupt der so-

ziologische Megatrend zu sein, was auch nicht 

verwunderlich ist. Ob das, was von den Indi-

viduen als individuell ausgegeben wird, wirk-

lich so individuell ist, darf zwar auch gefragt 

werden. Selbst entscheiden zu wollen, was re-

ligiös Bedeutung hat (und vielleicht sogar noch 

den Geist der Unterscheidung von „richtig und 

falsch atmet“), sich selbst seine Religion der ei-

genen Bedürfnislage gemäß zusammenzubas-

teln, dürfte vielmehr das Format sein, dem sich 

alle religiösen Vagabunden der Gegenwart un-

terworfen haben. Dies gilt selbst für Mitglieder 

der Piusbruderschaft. Aber dass überhaupt auf 

Freiheit gepocht wird, ist unübersehbar. Die 

Kirche in ihrer römisch-katholischen Variante 

ist längst von diesem Phänomen ereilt. Deshalb 

erlebt sie in den europäischen Kontexten auch 

nicht nur eine Krise. Es finden schlicht überfäl-

lige Läuterungsprozesse statt.

3. Weiterhin umstritten ist die Säkularisie-

rungsthese. Die zumal in Europa zu beobach-

tende Entkirchlichung des Christlichen ist nicht 

identisch mit dem Abbruch religiöser Selbstver-

ständigung an sich. Und was für Europa gilt, gilt 

erst recht global. Karl Gabriel stellt dies heraus. 

Hinweisen möchte ich auf die von ihm gemach-

te Beobachtung, dass im „globalen Rahmen 

der Weltgesellschaft“ „religiös-kulturelle Tra-

ditionen herausgefordert“ sind, „ein Selbstver-

ständnis zu entwickeln, das sie als Religionen 

ausweist“. Die Konsequenz lautet: Es „entsteht 

ein globales Religionssystem, das auf inhaltliche 

Festlegungen notwendigerweise verzichtet. Ein 

von inhaltlichen Elementen weithin entleerter 

und diffus gewordener Religionsbegriff enthält 

im globalen Rahmen eine neue Funktion. Er 

dient als begriffliche Fassung für ein globales 

Bezugssystem, um dessen Ausprägungen und 

Grenzziehungen gerungen wird.“ (275) Über 

ihren soziologischen Kontext hinaus ist diese 

Bemerkung theologisch deshalb interessant, 

weil sie die Notwendigkeit für die christliche 

Glaubenspraxis anspricht, sich einen reflexiven 

Begriff von sich selbst zu geben; dies jedenfalls 

tun sollte.

4. Denn nur so lässt sich die Funktion von 

Religion kontrollieren. Dass nach Niklas Luh-

mann in der modernisierten, funktional ausdif-

ferenzierten Gesellschaft Religion die Funktion 

ausübt, erfahrene Komplexität zu kompensie-

ren, ist bekannt. Im harmlosen Fall beschränkt 

sie sich auf eine Sonntagskausalität, die mit den 

Rationalitäten des Alltags nichts zu tun hat. Sie 

kann aber auch Komplexität dadurch reduzie-

ren, dass sie fundamentalistisch wird. (H.-U. 

Dallmann, 106 f.) Ob sich Religionsfundamen-

talismen, welche „als moderne Bewegungen 

gegen die Moderne und als individualistische 

gegen den Individualismus zu verstehen“ sind 

(ebd.), durch Reflexion eindämmen lassen, ist 

schwer zu sagen. Vermutlich nicht, da das ver-

meintlich Zerstörerische dauernder Reflexion 

im Fundamentalismus ja gerade bekämpft wer-

den muss. Gesellschaftlich aber ist sie das ein-

zige probate Gegenmittel. Was sich empirisch 

als Bedingungsgefüge beschreiben lässt, bedarf 

der kritischen Reflexion. Theologie kann hierzu 

dann einen Beitrag leisten, wenn sie sich ihrer 

eigenen Geschichte bewusst bleibt und sich 

kritisch reflektiert. Von daher bleibt sie auf 

eine Philosophie verwiesen, die der Endlich-

keit der Vernunft eingedenk ist. Dass es aber 

keiner menschlichen Vernunft möglich ist, irre-

versibles Leiden zu beheben, diese Sehnsucht 

danach aber dem religiösen Gedächtnis ent-

Das aktuelle theologische Buch



208

stammt, darauf macht W. Raberger aufmerk-

sam.

5. Was dies alles für die Kirche bedeutet, 

formulieren die beiden Herausgeber mit der 

wünschenswerten Klarheit: „Der Kirche er-

wächst […] das Dilemma, dass sie nur entweder 

ihrem institutionellen Selbstverständnis treu 

bleiben oder auf die durch Individualisierungs-

prozesse in ihren Lebens- und Glaubensformen 

geprägten ZeitgenossInnen zugehen kann.“ 

(259). Die soziologischen Befunde sind hier 

klar. Aber würde ein solches Zugehen auf die 

Gegenwart eine Anpassung an den Zeitgeist be-

deuten? Erstens weiß ich nicht, was „der“ Zeit-

geist ist. Besteht er darin, sich lieber gegen das 

kritische Geschäft der Reflexion abzuschotten, 

indem man auf ewige Wahrheiten rekurriert, 

so ist der Zeitgeist gerade bei den Antizeitgeist-

rhetorikern weit verbreitet. Baut sich Kirche 

von unten auf, dürfen Individuen mit ihren Be-

dürfnissen vorkommen und bildet sich religiöse 

Gemeinschaft so aus, „dann kann und muss 

über solche Sozialformen von Kirche nach-

gedacht werden, die sich zu Individualisierung 

und posttraditionaler Vergemeinschaftung als 

kompatibel erweisen.“ (A. Kreutzer, 333) Ob 

dies dann in einer Beliebigkeitsreligiosität 

endet, der das Wohlfühlige der Gemeinschaft 

alles ist, wird man abwarten müssen. Es gibt ein 

kritisches Korrektiv, ein Freiheitsbewusstsein, 

das nicht nur sich selbst kennt –, sondern auch 

den Anderen, die Fernen und Marginalisierten. 

Und so, im Horizont eines solchen Freiheits-

bewusstseins konturiert sich auch das Evan-

gelium immer wieder neu als das Evangelium 

von dem Gott, der Gerechtigkeit verheißt und 

sie im Hier und Jetzt realisiert wissen will. Re-

ligiös homogen wird die Zivilgesellschaft von 

morgen nicht sein. Sie wird aber zweifelsohne 

profitieren von Menschen, die aus einem sol-

chen Glauben leben.

Das Buch besticht durch seine strikt inter-

disziplinäre Struktur. Eine Quaestio disputata, 

die diesen Namen verdient. Immer wieder zeigt 

sich, dass theologische Reflexion sich nicht 

ohne sozialwissenschaftliche Befunde vollzie-

hen kann, sollen ihre normativ-empfehlenden 

Aussagen nicht leer sein. Zu studieren ist aber 

an diesem Band, wie stark sich die Theologie 

längst auf diese Befunde eingelassen hat. Umge-

kehrt dürfte aber für die religionssoziologische 

Arbeit auch gelten, dass sie für die Phänomene 

blind wird, wenn sie sich nicht im Gespräch 

mit der Theologie ihres hermeneutisch-ana-

lytischen Instrumentars vergewissert.

Freiburg i. Br. Magnus Striet

Das aktuelle theologische Buch


